Quatre « Brefs »

Les quatre chevaux du temps (n° 21)
Bien et mal de notre temps (n° 131)
La rose est sans pourquoi (pensée de Heidegger (n° 173)

Une breve histoire du développement personnel (n° 188)



Les trois chevaux du temps (n° 21)

Votre vie est un attelage a trois chevaux que vous menez chaque jour. Ou allez-vous ? Ce n’est pas
important pour vos chevaux. Ce qui compte pour eux, c’est la confiance. lls vont ou le maitre va, a
condition d’étre bien menés et que I'on prenne soin d’eux. Mais pour le but, ils s’en remettent a vous.
Vos trois chevaux sont trés différents.

1 - Vous donnez au premier des surnoms affectueux : « magnifique Bergson*... vigoureux Nietzsche... »
car il symbolise I'instant présent. Son c6té « Bergson » a une forte conscience de ce qui se passe « ici et
maintenant ». C'est pour lui une « donnée immédiate de la conscience », que celle-ci soit mentale (au
sens du « cogito » de Descartes), biologique ou psychologique. En tant que « Nietzsche », votre cheval ne
jure que par l'intensité du moment et ne s’embarrasse ni de souvenirs ni de projets. Il est dans I’"humeur
du moment, 'opportunité, le caillou sur le chemin, une pie noire sur un arbre roux, une douleur a la
jambe, le vent froid qui souffle... Ce qui tire votre vie, c’est le présent.

Ce premier cheval a trois devises : « vivre dans l'instant» ; « le chemin est plus important que le but » ; et
enfin « n’importe quoi, du moment que c’est intense et élégant», le bon vieux précepte nietzschéen.

Ce sympathique animal a cependant une limite singuliere : il est myope. Limité a ce qu'il pergoit dans
I'instant, il ne se souvient de rien, n’anticipe rien. Sa psychologie est immédiate. Il éprouve I'’émotion du
moment qui succeéde a celle de l'instant précédent. Il a des pensées sur le moment mais elles
s’effilochent les unes apreés les autres.

2 - Le second cheval de votre attelage est vénérable et un peu triste. Il adore les petites madeleines. Vous
I’avez appelé « Freud - Proust » : ce qui tire votre vie, c’est le passé. Il se rappelle avoir déja galopé sur
certaines routes, les difficultés qu’il a rencontrées, les succes et les échecs, les souffrances et les joies. Sa
devise ? « Comprendre le passé pour mieux vivre le présent.» Mais c’est sans espoir car, sans cesse, cette
quéte néglige I'instant présent.

3 — Vous avez appelé votre troisieme cheval « Demain », « Projet », ou méme « L’au-dela ». L’animal est
plein de persévérance. Il anticipe, calcule, élabore, réfléchit. C’est un champion de la vision a court,
moyen ou long terme : I'essentiel est que ce soit « aprés ». Ce qui tire votre vie, c’est le futur. Votre
cheval imagine le prochain tournant, la route a venir, la prochaine étape, et parfois méme il ne vit que
pour l'aprés de la mort. Vous avez fait vbtre sa devise : « passer son aujourd’hui a préparer demain »
mais, hélas, ce lendemain n’est jamais un vrai présent puisqu’il prépare déja I'aprés demain...

Le deuxiéme cheval, et le troisieme, ont donc un lourd handicap : ils ne peuvent penser qu’en avant ou
en arriere. lls ne « vivent pas » vraiment, tant le passé pese ou tant le futur obsede.

Parfois, I'un des trois chevaux est malade, fatigué ou prétend tirer a lui seul |'attelage. Si c’est le cheval
du présent, votre vie est intense mais I'attelage verse souvent dans le fossé parce qu’il s’est laissé griser
par 'instant sans tirer les lecons du passé ou anticiper. Si c’est le cheval du passé, vous étes assis dans le
sens arriere et ne regardez que le chemin accompli. Si c’est le cheval du futur, votre voyage est bien
mené mais vous n’étes jamais satisfait !

Vous étes le maitre et chaque matin, vous attelez vos chevaux. A vos c6tés, saint Augustin s’installe sur la
banquette. Il vous explique qu’il y a trois temps simultanés : le présent du passé, le présent du présent et
le présent du futur. Vous vous mettez en route. Ne me dites pas que vous ne pouvez pas tenir les rénes
des trois chevaux en méme temps ! J'ai vu que c’était possible dans les westerns, avec les conducteurs de
diligences !

* Bergson (1859-1941) Philosophe frangais, prix Nobel de littérature 1927. Dans |'Essai sur les données
immédiates de la conscience, il mit en lumiére que la perception de I'instant présent est globale. C’'est
une sorte de « paquet » avec des pensées, des émotions et une sensation d’action. On percoit en fait la
durée de fagon intuitive et pas le temps de la pendule que la science et la vie pratique privilégient.

Les deux perceptions du temps, I'intuitive et la rationnelle, se nourrissent I'une I'autre.

** Le temps selon St Augustin (354-430) : « Ces deux temps-la donc, le passé et le futur, comment

« sont »-ils, puisque s'il s'agit du passé il n'est plus, s'il s'agit du futur il n'est pas encore ? Quant au
présent, s'il était toujours présent, et ne s'en allait pas dans le passé, il ne serait plus le temps mais

o=
©Frangois Delivré /,5/




Bien et mal de notre temps (n° 131)

Une nouvelle classe sociale émerge, avec de nouvelles valeurs de bien et mal. Pour en faire partie, il n'est pas
nécessaire d'étre riche. On peut étre ouvrier, cadre d'entreprise, petit patron. Par contre, les travailleurs que le
systéme capitaliste abrutit, cadres surmenés ou ouvriers, n’y accedent pas. lls n‘ont pas le temps ni I'argent
minimal nécessaires pour accéder aux rites de cette classe et en suivre les valeurs.

Héritiere des années 1968 et du New Age, ce nouveau groupe a ses chantres: les nouveaux philosophes, les
thérapeutes humanistes, les coachs. Il a aussi sa littérature, ses revues (en France, c’est « Psychologies »). De temps
en temps, il s’engoue pour un best seller : « I'Alchimiste », « les quatre accords toltéques », « 'THomme qui voulait
étre heureux ». Ces livres refletent des sagesses issues de civilisations perdues, porteuses des secrets ultimes.

* Ce qui est « bien » dans cette nouvelle classe, c’est I'authenticité, I'énergie, la quéte de soi. C'est « devenir
qui I'on est » et « développer son potentiel ».

* Ce qui est «mal », ce sont les objets en plastique, I'artificiel, le transgénique, stressé, le sévére, la
souffrance, le sérieux, la morale contraignante, le vieux, la brutalité. Le mal par excellence, c'est le blocage
physique, intellectuel et méme spirituel.

Ce qui est « bien», c’est la méditation, la relaxation, la concentration. On fait des stages de développement
personnel, on part marcher sur le chemin de Compostelle ou se ressourcer au désert. On est adepte du tai-chi
chuan, du gi gong. On s’intéresse a I’humanitaire et aux hobbys créatifs. On aime les Kapla, ces planchettes en pin
naturel des Landes qui permettent le défoulement et la créativité.

Politiquement, on s'inquiéte pour le sort de la planete, on dénonce vigoureusement les exces du capitalisme et le
gachis des ressources naturelles, on s’effraie de I'laccumulation des déchets de toutes sortes.

Le marketing utilise a fond les valeurs de cette nouvelle classe en proposant une foule de produits « naturels ».
Comme si, en les achetant, on sauvait la planete | La télévision fait voir un homme assis en tailleur, I'index et le
pouce en contact, un sourire aux levres. Derriere, en toile de fond, un paysage grandiose... et une « pub !

Ce que cherche la nouvelle classe procede d'un mouvement psychologique et spirituel. D’'un cOté, de fagon tres
individualiste, on veut sculpter sa personnalité en se centrant sur soi-méme pour accéder a la conscience, au plus
prés de sa subjectivité et de son intériorité.

En méme temps, on est en quéte d'une nouvelle spiritualité de type mystique, en lien direct avec un « grand tout
qui nous dépasse » que I'on appelle « le divin » plutot que « Dieu ». On cherche a éprouver le fameux sentiment
océanique* dans lequel on se ressent comme une toute petite partie de I'univers.

Beaucoup de personnes, dans cette nouvelle classe, s’intéressent d’ailleurs aux phénomeénes paranormaux, au
magnétisme, a l'au-dela de la mort. Une nouvelle croyance surgit, qui établit une connexion secréte entre les
atomes, les cellules, toute la matiére et le « Grand Tout». Cette connexion a lieu grace a « I’énergie » sous toutes
ses formes, physique ou mentale, psychologique ou spirituelle. L'énergie permet de se connecter au monde et aux
autres, de se recharger.

La nouvelle spiritualité n’est pas un retour au religieux et on s’y méfie d'ailleurs des religions traditionnelles. C’'est
plutot la quéte d'une spiritualité sans Dieu. On y est friand des approches orientales, globales et souples, comme le
bouddhisme tibétain ou le tao. On y méle parfois certains éléments des religions traditionnelles, ce qui permet aux
croyants traditionnels d’accéder a cette nouvelle classe.

* Le sentiment océanique

L’expression a été inventée par I’écrivain Romain Roland, dans une lettre qu’il écrivit a Freud en 1927. C’est « faire
un avec le monde en dehors de toute croyance religieuse » en éprouvant un sentiment d'union indissoluble avec le
Grand Tout. C’est appartenir a l'universel » en éprouvant, selon le vocabulaire de la « nouvelle classe », un « état
modifié de conscience ». Pourquoi « océanique » ? Parce qu’on y est a I'image de la goutte d’eau dans |'océan, a la
fois individuelle comme goutte d’eau et partie de la masse liquide, comme toutes les autres gouttes.

« Un Dieu ? Pour quoi faire ? L'univers suffit » (Swami Prajnanpad).

Souci de soi, conscience du monde

L’analyse de la nouvelle classe sociale décrite dans ce Bref vient d’un livre récent de Raphaél Liogier : Souci de soi,
conscience du monde. C’est un ouvrage décapant pour ceux qui se reconnaissent dans les nouvelles valeurs de
« bien et mal » car ils s’y trouvent décrits sans complaisance.

Raphaél Liogier est sociologue et son but est de décrire, non de proposer. Mais le livre pose question : y a t-il des
aveuglements dans ce nouveau « bien et mal » ? A premiére vue, le « bien » est plutot un chemin agréable et
pertinent pour acquérir une certaine forme de bonheur. Et le « mal » recouvre les aberrations écologiques et
sociales de notre temps.

Ou sont les limites et incohérences de ces nouvelles valeurs ? Est-ce la peur de la rigueur intellectuelle ? Est-ce
I'illusion d’une fusion totale entre 'Homme et son environnement ? Est-ce un certain angélisme qui oublierait la

misére de I’étre humain nour ne voir aue sa grandeur ? —
©Frangois Delivré {/




La rose est sans pourquoi (n° 173)

Avant de lire ce Bref, allez chez votre fleuriste. Prenez le plus beau bouquet de roses, avec la plus
merveilleuse senteur. Mettez-y le prix, car les mystéres de |'existence que I'on apprend grace a une rose
sont de véritables trésors de sagesse. De retour chez vous, arrangez le bouquet dans votre plus beau vase
puis asseyez-vous devant, confortablement. Contemplez les roses, la délicate douceur des pétales, leur
entrelacement. Surtout, ne réfléchissez pas. Ne vous demandez pas pourquoi la rose est belle. Répétez-
vous simplement et a de nombreuses reprises les mots de Silesius, un poéte mystique allemand : « La
rose est sans pourquoi ».
Vient alors un enfant auquel vous dites : « Regarde comme la rose est belle ! ». Mais lui, curieux et
impertinent comme le sont les enfants, vous demande pourquoi elle est belle. Vous dites que c'est
comme ¢a mais il ne se contente pas de votre réponse. Il vous demande qui a créé la rose et qui a créé la
beauté. Vous répondez : « la nature » ou « la vie » mais I'enfant renchérit : « qui a créé la nature ? la
vie » ? Vous voila bien embété(e) de cette question éminemment métaphysique. Allez-vous dire que
vous ne savez pas ? Allez-vous répondre « Dieu » ?
Quoi qu'il en soit, votre conversation avec l'enfant vous a fait quitter le merveilleux terrain de la
contemplation pour entrer dans celui du « pourquoi du pourquoi », le mental. Vous étes un peu triste. La
rose continue a exister, évidemment, mais elle est devenue un objet de réflexion.
Ce qui est étonnant, c'est que, avec son génie intellectuel, le philosophe Heidegger parvient a ce méme
résultat a la suite d'une réflexion ardue construite avec un vocabulaire compliqué. Pour résumer, il dit
que pour appréhender l'existence a l'état pur, il ne faut pas passer par le raisonnement mais par
I'expérience. Il dénonce !'illusion métaphysique, la vanité d'expliquer le « pourquoi » de I'existence.
Mais attention ! Il y a deux « pourquoi » :
- le pourquoi du « pourquoi la pomme de l'arbre tombe t-elle par terre ? » C'est une question
scientifique ; On décortique, on cherche des lois, on tente de trouver la cause qui fait I'effet ;
- Le pourquoi du « pourquoi la pomme existe t-elle ? » ou encore « pourquoi la rose est-elle belle ? »
C'est une question métaphysique.
La variante de la question métaphysique est le « a quoi ¢a sert ? ». L’'ado demande : « A quoi ¢a sert
d’apprendre les maths ? » et on répond « a acquérir I’esprit logique ». « Mais a quoi ¢a sert d’avoir
I"esprit logique? » « A mieux comprendre le monde. « A quoi ¢a sert de mieux comprendre le monde ? »
etc. Le questionnement est sans fin, on finit par aboutir a une vanité de I'utilité de chaque chose,
chaque acte. Finalement, I'adulte se trouve a court d’explications (ce que voulait, en fait, 'ado !)
Ce que nous dit Heidegger, c’est qu’avec « l’étonnement philosophique » (le fait qu’il y ait des
« étants »*), on s’interroge sur le pourquoi de I'existence de la rose au lieu d’en rester a s’émerveiller de
sa pure existence. On quitte alors la contemplation du mystére pour s’interroger sur le mystére. C’est,
nous dit Heidegger, I’essence méme de l'illusion métaphysique.
Pauvre rose ! Lentement, revenez a sa beauté, sans réfléchir : séjournez dans le mystére de I'étre.
Contemplez, sans vous poser aucune question scientifique (formation du bouton, catégorie botanique
etc.) et surtout aucune question métaphysique (pourquoi tant de beauté ?) Telle est l'invitation de
Heidegger.
Mais alors, nous faut il renoncer comme lui a toute réflexion métaphysique ? Dénoncer avec lui la quéte
de transcendance et d’absolu ? J'ai tendance a dire plus simplement qu’il y a un temps pour chaque
chose. Un temps pour la réflexion intellectuelle (y compris métaphysique) et un autre temps pour la
contemplation de la rose, celle du petit Prince qui intégre au plus profond la parole du renard : « tues
responsable de ta rose... C’est seulement avec le cceur que I’'on peut voir ; ce qui est essentiel est invisible
pour les yeux. »

* Un peu de vocabulaire heideggérien

- L'ontique : c’est le domaine des « étants », tout ce qui est pergu et sur lequel on peut se poser des questions
scientifiques. La rose est un « étant » ;

- L'ontologie fondamentale : c’est le pur cceur de I'existence, le fait « qu’il y a des étants », le fait que la rose existe,
la question pure de I’étre ;

- L'ontothéologie : c’est le domaine de la métaphysique que I'on aborde en tentant de répondre a la question:

-5
©Francois Delivré {/




Une breve histoire du développement personnel (n° 188)

La base du développement personnel (DP), c’est l'idée qu’on peut toujours s’améliorer
personnellement. Mais en vue de quoi ? Pour le DP, la réponse coule de source : résoudre concrétement
ses problemes, aller mieux etc.

Or il n’en a pas toujours été ainsi. Une longue évolution a été nécessaire pour donner naissance au
courant du DP il y a une trentaine d’années.

La vision antique

Dans I’Antiquité, I'amélioration personnelle devait se faire dans le cadre de la « place » que le
« cosmos » (le monde et les dieux) avaient attribué a la personne : 'homme politique se devait d’étre le
meilleur politique, le philosophe le meilleur philosophe, I'esclave le meilleur esclave etc. Il s’agissait
d’occuper au mieux sa place en se perfectionnant a cet effet. Cette vision conduisait évidemment a une
hiérarchie naturelle inégalitaire de type aristocratique.

Dans I'équivalent du « développement personnel » de I’Antiquité, on ne se préoccupait donc pas de se
développer « pour soi-méme ».

Le DP actuel a gardé des traces de cette vision des choses. Comme autrefois, il reste maintenant une
notion d’effort personnel ainsi qu’une notion de « place » (notamment avec I’écologie qui réattribue une
place naturelle a chaque étre vivant).

La vision chrétienne

Le christianisme a profondément ébranlé la vision antique. Adieu le « cosmos » ! Il est remplacé
désormais par la figure centrale du Christ. Dés lors, le fondement de I'amélioration personnelle sera de
suivre celui-ci.

La notion de hiérarchie naturelle disparait au profit de la fraternité entre les étres humains, tous
enfants de Dieu, fréres et donc égaux. L'humanité ne se partage plus entre meilleurs et moins bons,
surdoués et sous-doués etc. L'enjeu chrétien, c’est de faire fructifier ses talents en vue du seul
« royaume de Dieu ». L'usage qu’on fait des qualités recues au départ devient plus important que ces
qualités elles-mémes.

La vision des « lumiéres »

Un lent mouvement se dessine ensuite, de la Renaissance jusqu’a I'époque des lumiéres au 18" siecle.
Le centre, désormais, n’est plus ni le « cosmos » ni le Christ mais I'Homme lui-méme. Désormais, la tache
des humains est de trouver par eux-mémes des repéres grace au progres de la science, sans plus compter
sur Dieu.

Dans cette nouvelle vision, I'amélioration personnelle vise le progres de I'humanité toute entiére. La
notion essentielle, c’est la « perfectibilité » que développa J.J. Rousseau : « L’homme est le seul a pouvoir
se perfectionner tout au long de sa vie alors que I’'animal est défini par son instinct... Il y a une qualité trés
spécifique qui distingue I’lhomme de I'animal et sur laquelle il ne peut y avoir de contestation : c’est la
faculté de se perfectionner qui réside parmi nous autant dans I'espéce que dans l'individu. »

Tout repose sur l'idée de mérite. Ce qu’il faut, c’est « progresser ». Pensons aux annotations encore
actuelles des carnets scolaires : « en progres »... « peut mieux faire » : ce n’est pas la réussite qui compte
mais le fait que I'éléve « progresse ».

Unanimement, toutes les idéologies du 19° et du 20 siécle se sont inscrites dans cette vision.

éme

La fin des idéologies et I’essor du DP

A la fin du 20°™ siecle, les grandes idéologies se sont brisées (sauf le libéralisme) : communisme,
patriotisme, scientisme...

C'est alors qu’apparait le « développement personnel ». Il abandonne la notion de progrés de
I’'humanité et la remplace par celle de progrés individuel et d’autonomie personnelle.

On s’y développe d’abord pour soi avec la croyance que le reste (le progres de I’lhumanité) suivra.

Pragmatiquement, on ne cherche désormais plus a progresser. Ce qu’on veut, c’est réussir, résoudre
concretement ses propres problemes.

Sources principales : Luc Ferry (Apprendre a vivre), Rousseau (Discours sur 'origine de I'inégalité, 1755).

=
©Francgois Delivré %/




